


Гл а в а 1

ПУТИ И СПОСОБЫ ТРАНСЛЯЦИИ ИДЕЙ  
ЖАНА БОДЕНА В АНГЛИИ XVII в.

Процесс формирования национальных государств в Европе 
в раннее Новое время повсеместно сопровождался (пере)осмыс-
лением большого количества правовых, исторических, литера-
турных нарративов и, как следствие, появлением не меньшего 
корпуса политических текстов, развивавших уже устоявшие- 
ся мифы о власти и государстве. Возникшие политические и 
правовые ценности наполняли новым смысловым содержанием  
средневековые структуры и определения, не вытесняя их пол-
ностью. Решение конкретных политических задач влекло за 
собой затягивающиеся дискуссии о прерогативах королевской 
власти, ее лимитах и механизмах регулирования.

Яркие личности, внесшие свой вклад в развитие разных сфер 
общества, являются зеркалами своих эпох, а их деятельность, 
как правило, продиктована желанием преобразовать имеющую- 
ся действительность и разрешить проблемные ситуации. Та-
ким зеркалом выступает и трактат Жана Бодена «Шесть книг 
о республике», появившийся в условиях институционального 
кризиса французской монархии, когда представления о необхо-
димости централизации власти при королевском дворе вступи-
ли в противоречие с реальными властными полномочиями Ген-
риха III, действия которого стали восприниматься дворянством 
как форма королевской тирании1.

В 1581 г. Жан Боден был в свите герцога Анжуйского, при-
бывшего к английскому двору, чтобы возобновить тянувшиеся 
с 1571 г. переговоры о возможности заключения брака между 
французским принцем и королевой Елизаветой I2. В предисловии  



24 Глава 1

к латинскому переводу Боден пишет, что во время своего путе-
шествия в Англию в Лондоне и Кембридже он увидел «доволь-
но скверный перевод» своего труда «Шесть книг о республике» 
на латинский язык, поэтому стал работать над переводом сам3. 
Сохранился ли перевод, о котором говорит Боден, и выходил 
ли он за пределы Кембриджского университета, неизвестно.  
В подтверждение у нас есть только заметка поэта Гэбриэла Хар-
ви в опубликованных черновиках его переписки, относящая- 
ся к 1579 г., о том, что «„Республика“ Бодена была в моде в 
Кембридже»4.

Зато на титульном листе латинского издания мы находим 
надпись, подтверждающую важность поездки Бодена в Англию 
для перевода трактата: «С привилегиями королевского Величе-
ства и самого христианнейшего монарха, светлейшей королевы 
Англии»5. Правда, личная встреча Жана Бодена с королевой 
Елизаветой была весьма курьезной. Елизавета  I назвала фран-
цузского философа «лжецом и дураком» в ответ на его обраще-
ние к ней и выражение надежды на ее скорейшее вступление в 
брак6.

О широкой известности Бодена в Англии уже в начале XVII в.  
говорит упоминание его имени в сатирической комедии Бена 
Джонсона «Вольпоне», опубликованной в 1607 г. Имя Боде-
на произносит сэр Политик, который учит путешествующего 
джентльмена Перегрина, как вести себя в Венеции, в которую 
он прибыл: «Для вас всего важнее — так скажите — страны за-
коны, с вас и их довольно; Макиавелли и мосье Боден считали 
так же»7.

Политический и интеллектуальный контекст появления 
«Шести книг о республике» в Англии

Не погружаясь в политические перипетии эпохи, которые 
уже были предметом огромного количества исследований, не-
обходимо кратко охарактеризовать политическую и интеллек-
туальную обстановку в Англии на рубеже XVI—XVII вв., что-
бы понять, зачем английские авторы актуализировали в своих 
текстах идеи французского юриста Жана Бодена, несмотря на 



25Пути и способы трансляции идей Жана Бодена в Англии XVII в. 

стремление продемонстрировать специфику и оригинальность 
английского права.

Стоит сказать о некоторых политических дискуссиях, кото-
рые велись в английском обществе конца XVI — начала XVII в., 
чтобы понять, насколько идеи Бодена были в них применимы. 
Сравнение политических практик Англии и Франции появля-
лось в политико-правовых сочинениях задолго до рассматрива-
емого периода. Например, сравнению «правильной» Англии и 
«плохой» Франции уделено особое внимание в трактатах глав-
ного судьи Англии сэра Джона Фортескью8. Он доказывал пре-
имущества английской политико-юридической системы перед 
любой другой, в том числе французской: «Существует два типа 
королевств, из которых одно представляет собой власть, на-
званную позднее dominium regale, и другое — власть, назван-
ную dominium politicum et regale. И они различаются тем, что 
в первом — король может управлять своим народом посред-
ством таких законов, которые он издает самолично. <…> Во 
втором  — король не может управлять своим народом посред-
ством иных законов, нежели таких, которые народ одобрил». 
По его мнению, французский король управляет своими под-
данными как dominio regali9. Так, уже в XV в. главный вопрос 
заключался в определении принадлежности законодательной  
инициативы.

В кругах более практико-ориентированных преобладали 
схожие установки. О.  В.  Дмитриева отмечает, что «начиная с 
1570-х гг. противостояние Англии как избранного „народа Из-
раилева“ странам, чуждым истинной вере, все чаще встреча-
лось в парламентских речах». В частности, по отношению к 
Франции официальная риторика становилась все более воин-
ственной10. Ральф Сэдлер, член Тайного совета при Елизаве-
те I, обращаясь к парламентариям, утверждал, что Англия была 
исключением среди европейских государств, «покоясь в мире 
благодаря мудрому управлению своей государыни, пока все 
ее соседи пребывали в состоянии смуты и войны — дома их 
были охвачены огнем»11. Таким образом, посредством распро-
странения этой идеи в сознании многих англичан утверждалась 
мысль о национальном превосходстве над французами, стра- 
дающими в XVI в. от Религиозных войн.



26 Глава 1

По сложившейся историографической традиции поздне-
тюдоровская и раннестюартовская эпоха трактуется как вре-
мя разработки английскими теоретиками новых аспектов в 
концепции государства и монархической власти12. Во-первых, 
можно наблюдать поэтапную институализацию особых интел-
лектуальных групп — антиквариев, юристов, богословов, пы-
тавшихся преобразовать систему символов, с помощью кото-
рой происходила репрезентация верховной власти. Во-вторых, 
традиционные, устоявшиеся границы юрисдикции между суда-
ми цивильного и общего права были оспорены. По мере своего 
разрастания конфликт между двумя корпорациями приобрел 
публичное измерение, затронув вопросы об основаниях и пре-
делах власти английского монарха13.

Вопрос о том, как должен править монарх и каковы грани-
цы его власти или прерогативы, был актуален для многих пер-
сональных монархий Европы раннего Нового времени. Приме-
нительно к истории Англии королевские прерогативы перечис-
лялись во многих трактатах с чрезвычайной скрупулезностью. 

В правление Эдуарда I (1272—1307) появилось сочинение 
«О королевской прерогативе», которое в 1324 г. обрело значение 
статута. Это была своего рода инструкция, в которой король 
сообщал своим вассалам о правах, вытекающих из его статуса 
монарха, а не только верховного сеньора. Права и привилегии 
короля, изложенные в указанном статуте, сохраняли свое прак-
тическое значение вплоть до революционных событий середи-
ны XVII в. В 1567 г. на основании этого статута был напечатан 
трактат У. Стэнфорда «Описание королевской прерогативы», 
который стал использоваться в качестве учебника в судебных 
подворьях. Таким образом, понятие «королевская прерогатива» 
было наполнено вполне реальным историческим и юридиче-
ским содержанием. Эдвард Кок подчеркивал, что этот термин 
охватывает полномочия, которые закон дает короне14. Таким 
образом, под прерогативой, как правило, понимали особое пре-
имущество короля перед всеми остальными, но вытекающее из 
общего права.

Существовали традиционные способы формирования об-
раза монарха — коронация, церемонии, королевские выезды, а 
официальная риторика монархии предполагала формулы нор-



27Пути и способы трансляции идей Жана Бодена в Англии XVII в. 

мативной сакрализации. В политической лексике использовался 
ряд метафор, призванных легитимировать королевские преро-
гативы. Одной из самых ярких была метафора «цветы короны», 
которая представляется тесно связанной с теорией божествен-
ного права королей, поскольку в ней присутствует оттенок «не-
отделимости» прерогатив от короны, подобно тому как диадема 
потеряла бы свою ценность без украшающих ее драгоценных 
камней15. Это словосочетание встречается в различных доку-
ментах.

В стремлении усилить христианское представление о бо-
жественном происхождении королевской власти наиболее оче-
видно проявляется первое сходство английской политической 
риторики с французской. Французские правоведы не уступа-
ли английским в старании доказать исключительность своего 
монарха и его наделенность особой Божьей милостью16. Мо-
нархическая идея постепенно институализируется, перестает 
соединяться с личностью конкретного государя. Это находит 
отражение в статусе наихристианнейшего короля (Rex Chris-
tianissimus)17, в сакральном характере функций королевской осо-
бы18. Во Франции по отношению к королю все чаще начинают 
использовать термин «суверен»19.

Эта риторика была призвана создать образ продолжающей-
ся империи внутри королевств и за их пределами. Ф. Йейтс, 
сравнивая имперские проявления в Англии и Франции, отме-
чает наличие между ними «многих существенных параллелей, 
главным образом их стремление к независимости от папства, 
которое во Франции хотя и не дошло, как в Англии, до полно-
го размежевания с ним, временами подходило очень близко к 
разрыву и к англиканской позиции»20. В этой связи Н. Хеншелл 
даже называет Тюдоров и их наследников «самыми абсолют-
ными монархами в Европе, заменившими королевским гербом 
крест на церковных алтарях»21. Символизм имперскости был 
тесно переплетен и с идеей возвращения золотого века, которое 
в Англии связывали с правлением Елизаветы I, во Франции — 
с утверждением новой династии Бурбонов и прекращением ре-
лигиозной вражды22.

Жан Боден как раз является важным представителем этого 
направления французской политической мысли, а в трактате  



28 Глава 1

«Шесть книг о республике» нашлось место для имперских при-
тязаний Французского королевства, которые с течением време-
ни будут только возрастать, а также стремления создать уни-
версальную политическую и правовую систему, парадоксально 
учитывающую историческое своеобразие государств23. Эта ли-
ния была интересна тем англичанам, которые смотрели в сто-
рону увеличения королевских прерогатив и уменьшения парла-
ментских привилегий.

При этом долгое время в историографии защита Боденом 
абсолютного, ничем не ограниченного суверенитета преувели-
чивалась. Со второй половины XX в. исследователи все чаще 
стали обращать внимание и на ограничения, присутствующие в 
теории Бодена: обязанность подчиняться законам Бога и приро-
ды, запрет нарушать фундаментальные законы королевства — 
Салический закон и закон, исключающий отчуждение королев-
ского домена, а также акцент на том, что подданные не имеют 
права сопротивления законному правителю24.

Указанных Боденом ограничений было недостаточно для 
сторонников другой теории — о договорном происхождении 
государства и королевской власти. Спикеры палаты общин де-
монстрировали приверженность традиционным ценностям, язы-
ку «общественного блага» и «смешанного правления»25. В  Ан- 
глии идея договора между государем и подданными выводи-
лась из коронационной клятвы. Текст любой клятвы включал 
в себя обещание защищать церковь и ее привилегии, отправ-
лять правосудие, быть справедливым и беречь мир в стране26. 
Если же правитель нарушает данную им клятву, он впадает в 
тиранию, и подданные могут отказаться от своей присяги на 
верность и выступить против него. Во Франции Франсуа От-
ман также стремился найти свои аргументы в прошлом, утвер-
ждая, что франки и галлы были исконными носителями воль-
ного духа27. Многочисленные свидетельства из ранней истории 
Франции в его «Франкогаллии» служат доказательством того, 
что политическая власть во Франции должна принадлежать 
Генеральным штатам — представительному органу, который 
многие английские авторы рассматривали как эквивалент ан- 
глийского парламента, что, естественно, не соответствовало ре-
альному положению дел28. По словам французского историка 



29Пути и способы трансляции идей Жана Бодена в Англии XVII в. 

Габриэля Аното, «история Генеральных штатов была лишь ря-
дом резких порывов и глубоких падений»29.

Еще одним болезненным политическим вопросом в Англии 
и Франции была проблема династического кризиса и престоло-
наследия. При королевских дворах всегда шло соперничество 
между политическими группировками, но в рассматриваемый 
период ситуацию осложняло религиозное разделение и неже-
лание подданных видеть на престоле государя «чуждой» веры. 
Смешение задач религии и политики происходило постоянно, а 
соединение религиозных и политических обвинений стало тра-
диционным приемом полемического противостояния в раннее 
Новое время.

Во Франции вопрос о наследнике обострился в 1584 г.,  
когда смерть герцога Анжуйского и бездетность Генриха  III 
привели к тому, что наследником французского престола стал 
отлученный папой римским от церкви глава гугенотов. Кризис 
королевской власти, характеризующийся наличием несколь-
ких «политических центров, присваивающих себе суверенные 
права», и «утратой конфессионального единства», продол-
жился проблемой престолонаследия30. После убийства Генри-
ха  III в  1589 г. подданные-католики отказались признать про-
тестанта Генриха Наваррского своим королем. Началась вой- 
на между Генрихом  IV и Католической лигой. Было очевидно, 
что, с одной стороны, Франция устала от кровопролития, но, 
с другой стороны, монарх-протестант по-прежнему не являл-
ся в глазах французских подданных достойным претендентом 
на корону. В период этой борьбы шли заседания Генераль-
ных штатов, на которых обсуждался вопрос о престолонасле- 
дии. В  итоге Генрих  IV, уже во второй раз, принял католи- 
чество.

Эта сложная проблема не могла не найти отражения в по-
литических сочинениях. У  Жана Бодена она решается через 
опору на уже упомянутый Салический закон, который с XIV в. 
во Франции воспринимался как закон о престолонаследии31. 
В Англии вопрос, кому должен перейти трон после смерти Ели-
заветы I, оставался открытым на протяжении всего ее царство-
вания. Эта тема была настолько острой, что 9 ноября 1566  г. 
Елизавета  I даже запретила парламенту обсуждать вопрос о 



30 Глава 1

престолонаследии32. Однако объявленный запрет не решал 
проблему государственной стабильности, и поэтому в сочине-
ниях английских католиков и протестантов этот сюжет появ-
лялся с завидным постоянством.

Конечно, общие идеи английских и французских писателей 
были результатом использования общих источников, прежде 
всего сочинений античных авторов, перевод которых на нацио-
нальные языки становится престижным и прибыльным заня-
тием. М.  С.  Бобкова проводит анализ количества упоминаний 
античных авторов в сочинениях европейских континентальных 
мыслителей XVI в. С момента изобретения книгопечатания 
по 1700 г. в Западной Европе находилось в обращении более  
2 500 000 экземпляров печатных изданий сочинений античных 
авторов. Из шестидесяти четырех авторов в числе наиболее по-
пулярных — Аристотель, Платон, Тацит, Плутарх, Цицерон, 
Полибий33. Кроме того, качество и количество изданий антич-
ных авторов в XVI в. было превзойдено только в XIX в.34

Те же авторы являются и наиболее авторитетными в ан- 
глийской традиции XVI в. О. В. Дмитриева называет Аристоте-
ля, Платона, Цицерона авторами, занимающими главное место 
в парламентском «индексе цитирования». Их дополняют Верги-
лий, Овидий, Ювенал, Гомер, Плутарх, Теренций, Плавт, Гора-
ций, Сенека35. Что касается отношения к текстам классических 
авторов, то трудно избавиться от ощущения, что мы имеем 
дело с почти схоластическим отношением к авторитету, так как 
само по себе наличие цитаты из классика считалось достаточ-
ным аргументом в споре: «…депутаты активно украшали свою 
речь примерами и сентенциями, извлеченными из записных 
книжек с „общими местами“»36.

Университетская система образования, в свою очередь, 
формировала единую научную картину мира через метафору 
Универсума, которая была основана на законе неоплатониче-
ской аналогии макро- и микрокосма: божественное — небесные 
тела — государство — тело. Философы были одержимы идеей 
создания платоновского государства — перемещения заложен-
ного во Вселенной идеального порядка в человеческий мир37. 
Политики, в свой черед, ставили себе задачей воплощение этой 
идеи на практике. Й. Соммервиль отмечает, что многие авторы 



31Пути и способы трансляции идей Жана Бодена в Англии XVII в. 

считали понятия божественной, королевской и отцовской вла-
сти не просто подобными, а идентичными38.

Политическая терминология и метафоры, используемые 
внутри европейского интеллектуального сообщества, были оди- 
наковыми. Например, английский анатом Уильям Харви (1578—
1657) пишет39: «Сердце есть основа жизни и солнце микрокос-
ма, подобно тому как Солнце можно назвать сердцем мира. 
В  зависимости от деятельности сердца кровь двигается, ожив-
ляется, противостоит гниению и сгущению». Харви подчерки-
вает естественный характер иерархии: «Сердце, как глава госу-
дарства, имеет верховную власть и всюду господствует. Приви-
легированное положение сердца связано с тем, что оно работает 
на благо всего организма. Ослабление сил в центральном очаге 
быстро порождает в членах и в теле различные неизлечимые 
болезни»40.

В качестве еще одного яркого примера можно привести ил-
люстрацию к трактату Джона Кейса «Sphaera civitatis» (рис. 1).

Рис. 1. Титульная страница трактата Джона Кейса «Sphaera civitatis» (1588)


	Пустая страница



