## Содержание

| Часть 1. Теоретические аспе         | сты  | тра   | ансо | po       | рма  | ци  | И     |     |   |   |   |   |                |
|-------------------------------------|------|-------|------|----------|------|-----|-------|-----|---|---|---|---|----------------|
| драматических структур              |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | . 7            |
| 15 51 1                             |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | . 7            |
| Характеристики двух драматически:   |      | рукт  | yp   |          |      |     |       |     |   |   | ٠ |   | 16             |
| Человек в драме как субъект действи | Я.   |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | . 21           |
| Часть II. Трансформации др          | ама  | атич  | еск  | их       | СТ   | ЭУК | тур   | р   |   |   |   |   |                |
| в древнегреческом театре: ко        |      |       |      |          |      |     |       | •   |   |   |   |   |                |
| и космический хаос                  |      |       |      |          | -    |     |       |     |   |   |   |   | 24             |
| Классический период                 |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 24             |
| Происхождение драмы и театра        |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 24             |
| Эсхил. «Орестея»                    |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 27             |
| Софокл. «Эдип-царь». «Электра»      |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 33             |
| Аристофан. «Лягушки». «Облака»      |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 39             |
| Кризис античного мира               |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | .41            |
| Еврипид. «Медея». «Ипполит». «Ва    | кхан | ки»   |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 42             |
| Эпоха эллинизма                     |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 48             |
| Менандр. «Третейский суд» .         |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 50             |
|                                     |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 51             |
| Часть III. Трансформации д          | 201  | OTI   | 1100 |          | v 01 |     | TOTAL | 750 |   |   |   |   |                |
| в зарубежном и русском теат         |      | ıaın  | 400  | KYI.     | A () | Ру  | хι,   | P   |   |   |   |   |                |
| от Средневековья до XXI ве          |      | лог   | оце  | нт1      | оиз  | M   |       |     |   |   |   |   | 54             |
| Средневековые фарсы и литургическа  |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 54             |
| Гармоничный круг возрождения. Чело  | _    |       | mbe  |          |      |     |       |     |   |   |   |   | .61            |
| Лопе де Вега. «Собака на сене»      |      |       | _    |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 63             |
| Дисгармония барокко. Двойники и те  |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 66             |
| Тирсо де Молина. «Дон Хиль— зел     |      |       | ны»  |          |      |     |       |     |   |   |   |   | 69             |
| «Мир — театр» Вильяма Шекспира      |      |       |      | •        | •    |     | -     |     | - |   |   | - | . 7I           |
| Изменения в барочных структурах     |      |       | •    |          |      | •   |       | ·   |   | · | · |   | 76             |
| Законы разума в классицизме .       |      | •     | •    | •        | •    | •   | •     | •   | • | • | • | • | .77            |
| Пьер Корнель. «Сид»                 |      | •     | •    | •        | •    | •   | •     | •   | • | • | • | • | 80             |
| Жан Расин. «Федра»                  |      | •     | •    | •        | •    | •   | •     | •   | • | • | • | • | .81            |
| T/2                                 | · ·  |       |      |          | •    | •   | •     | •   | • | • | • | • | 82             |
| Александр Сумароков. «Гамлет». «Д   |      |       |      |          |      | •   | •     | •   | • | • | • | • | 83             |
|                                     |      | _     |      | зьа.     | нсц» | •   | •     | •   | • | • | • | • | 8 <sub>4</sub> |
| 1 ,                                 |      |       |      |          | •    | •   | •     | •   | • | • | • | • | _              |
| Владимир Лукин. «Мот, любовью и     | _    |       |      | <b>»</b> | •    | •   | •     | •   | • | • | ٠ | • | 85<br>96       |
| Структурные изменения в сентиме     |      | гизме |      | •        | •    |     | •     | •   | • | • | • | • | 86             |
| Новая социальность в Просвещении    |      | •     |      | •        | •    | •   | ٠     | ٠   | • | ٠ | ٠ | • | 86             |
| Карло Гольдони. «Трактирщица»       |      | •     | •    | ٠        | ٠    | ٠   | ٠     | ٠   | • |   | ٠ | • | 90             |
| Пьер Бомарше. «Женитьба Фигаро»     |      | •     |      |          | ٠    |     | •     | •   | • |   | ٠ |   | 90             |
| 1 ,                                 |      |       | •    |          | ٠    |     |       | •   |   |   |   |   | .91            |
| Денис Фонвизин. «Недоросль» .       |      |       |      |          |      |     |       |     |   |   |   |   | .91            |

| Интуиция и подсознание в романтизме                                            |       |     |   |   | 93         |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|---|---|------------|
| Иоганн Вольфганг Гёте. «Фауст»                                                 |       |     |   |   | 96         |
| Джордж Гордон Байрон. «Каин»                                                   |       |     |   |   | Ю          |
| Русский романтизм                                                              |       |     |   |   | IOI        |
| Александр Пушкин. «Борис Годунов»                                              |       |     |   |   | IOI        |
| «Маленькие трагедии»                                                           |       |     |   |   | 107        |
| Михаил Лермонтов. «Маскарад»                                                   |       |     |   |   | 108        |
| Николай Гоголь. «Ревизор»                                                      |       |     |   |   | 113        |
| Усиление диктата социума в реализме                                            |       |     |   |   | 120        |
| Александр Островский. Александр Сухово-Кобылин                                 |       |     |   |   | 120        |
| Глубокий кризис логоцентристской структуры в модернизме                        |       |     |   |   | 124        |
| Антон Чехов. «Чайка». «Три сестры»                                             |       |     |   |   | 126        |
| Разомкнутые структуры европейской «новой драмы»                                |       |     |   |   | 131        |
| Генрик Ибсен. «Враг народа». «Привидения».                                     |       |     |   |   |            |
| «Нора» (или «Кукольный дом»). «Дикая утка»                                     |       |     |   |   | 131        |
| Морис Метерлинк. «Там, внутри». «Смерть Тентажиля». «Синяя пт                  | чца»  |     |   |   | 134        |
| Август Стриндберг «Отец». «Соната призраков»                                   |       |     |   |   | 136        |
| Разомкнутые структуры авангарда: Альфред Жарри, дадаизм, сюрру экспрессионизм. | еализ | 3Μ, |   |   | 139        |
| Альфред Жарри. Роже Витрак                                                     |       |     |   |   | 139        |
| Дальнейшее разложение логоцентристской структуры в абсурдизме                  |       | •   | • |   | 143        |
| Эжен Ионеско. «Лысая певица»                                                   |       |     |   |   | -13<br>I44 |
| Самуэль Беккет. «В ожидании Годо»                                              |       |     |   |   | 146        |
| Советский абсурд                                                               | •     | •   | · |   | 149        |
| Даниил Хармс. «Елизавета Бам»                                                  | •     | •   | · |   | 15I        |
| Тоталитарные структуры в экзистенциализме                                      | •     | •   | · |   | 152        |
| Жан-Поль Сартр. «Мухи». «Мертвые без погребения»                               | •     | •   | • | • | 155        |
| Тоталитарные структуры в соиреализме                                           | •     | •   | • | • | 157        |
| Алексей Арбузов. «Таня»                                                        | •     | •   | · |   | 159        |
| Максим Горький. «Егор Булычев и другие»                                        | •     | •   | · |   | 161        |
| Размывание соцреалистической структуры. Поворот к личности .                   |       |     |   |   | 161        |
| Александр Володин. Александр Вампилов. Людмила Петрушевская                    | r     | •   | • |   | 163        |
| Ризома в постмодернизме. Полный крах логоцентристской структу                  |       | •   | · |   | 168        |
| Том Стоппард. «Розенкранц и Гильденстерн мертвы»                               |       |     |   |   | 171        |
| Сара Кейн. «Психоз. 4.48»                                                      | •     | •   | · |   | 172        |
| Постсоветский постмодернизм                                                    | •     | •   | • | • | 173        |
| Павел Пряжко. «Жизнь удалась»                                                  | •     | •   | · |   | 175        |
| Ася Волошина. «Человек из рыбы»                                                | •     | •   | · |   | 177        |
| *                                                                              | •     | •   | · |   |            |
| Часть IV. Две традиции развития драмы                                          |       |     |   |   | 180        |
| Классическая традиция                                                          |       |     |   |   | 182        |
| Неклассическая (барочная) традиция                                             |       |     |   |   | 184        |
| Финальные выводы                                                               |       |     |   |   | 190        |

## Часть І. Теоретические аспекты трансформации драматических структур

## Структурный переход

Современный взгляд на движение процессов в различных гуманитарных областях в последнее время уходит от однозначности линейного (исключительно исторического) подхода. Философские достижения постструктурализма, Ж. Деррида, М. Фуко, Ж. Делёза, Ф. Гваттари, Ж. Бодрийяра и др., которые отразили собой период постмодерна второй половины ХХ— начала ХХІ века, показав, что основную ось христианской цивилизации — логоцентризм — можно считать разрушенной, углубили теоретические разработки структурного анализа и показали, что современный мир можно понять и объять с помощью понятия «структура», через ее трансформации. Думается, что такой подход приносит свои неожиданные результаты и вскрывает движение не только одного жанра, но и целостных цивилизаций, античной и европейской.

Если применить понятие «структура» к бытованию драматического жанра на протяжении истории, то придется говорить о том, как мы понимаем структуру и какие типы структур будем рассматривать. Это принципиально другой подход к драме, чем был принят традиционно. Истории и теории драмы практически не написано, хотя предпринимались различные попытки этого. Они, как правило, ограничивались

конкретно-историческими описаниями жанра и всех его составляющих: конфликта, действия, философии.

В данной работе предпринимается попытка подойти к описанию драмы в ее развитии от античности до XXI века с помощью более общих и универсальных оснований, а именно: оснований — структуры.

Такой подход может привести к далеко идущим выводам. Обычно принято обсуждать проблемы на локальном отрезке какой-то отдельной эпохи. Здесь будут рассматриваться проблемы на большом периоде, в жизни целых цивилизаций, античной и европейской, включая Россию. Это в дальнейшем может вскрыть интересные пласты традиций в искусстве, а также свидетельствовать об особом, кризисном, этапе европейской цивилизации в период постмодерна. А главным образом — о наличии некоего алгоритма или закона, по которому происходят не только художественные, но и социальные, даже планетарные, процессы. Подход со стороны структуры позволяет также прояснить некоторые вопросы, которые в советских исследованиях получили искаженное решение. В частности, насчет романтизма Гёте, Пушкина, Лермонтова, Гоголя. А также природы искусства — барокко — в драмах Шекспира. Думается, что новый этап гуманитарной науки должен быть связан с исследованиями на больших периодах, когда можно охватить единым взглядом картину целого, увидеть движение от эпохи к эпохе и на этой основе делать важные выводы.

При подобном взгляде на художественные процессы обращает на себя внимание такой механизм, как **структурный переход**. Для того, чтобы к нему подойти, необходимо дать толкование понятия структуры и указать на ее типы.

Имеются в виду две основные, универсальные структуры — замкнутая и открытая, или структура порядка и структура хаоса. На определенном этапе, а именно: на этапе социального, экономического, культурного подъема — возникает структура замкнутая, структура порядка. Она претворяется не только в искусстве, но и в социуме, в мышлении и пр. На этапе разложения целостности возникает структура открытая, структура, тяготеющая к хаосу. Трансформация из одной структуры в другую происходит не одномоментно, а постепенно. Появляются и увеличиваются центробежные тенденции, и структура открывается или размягчается, разламывается. Структуру порядка назовем классической. Структуру хаоса — неклассической. Трансформации структуры можно обнаружить уже в античной драме, затем в европейской.

При анализе бытования драматического жанра можно прибегнуть и к достижениям формального метода в его классическом варианте. Немецкий искусствовед рубежа XIX–XX веков Г. Вёльфлин говорил

о «замкнутости» и «открытости» на примере композиции в живописи: «"Замкнутым" мы называем изображение, которое с помощью большего или меньшего количества тектонических средств превращает картину в явление, ограниченное в себе самом во всех своих частях, объясняющееся собою самим, тогда как стиль открытой формы, наоборот, всюду выводит глаз за пределы картины, желает показаться безграничным, хотя в нем всегда содержится скрытое ограничение, которое одно и обуславливает возможность замкнутости (законченности) в эстетическом смысле»<sup>1</sup>. В живописи это различие стилей очевидно на уровне композиции. Открытая форма выходит за границы холста и таким образом как будто продолжается. Примером могут послужить морские пейзажи Айвазовского, на них моря всегда «больше», чем вмещается в раму картины. Соответственно, «замкнутая» композиция — это, к примеру, картины Федотова, все, что там изображено, происходит в комнате, в закрытом помещении, между людьми, так что мы погружены в их мир, понимаем соотношения между ними. Открытую и замкнутую структуру можно обнаружить и в кинематографе. В фильмах неореализма структура открытая, действие, изображение уходит за кадр фильма. И есть так называемое «комнатное кино», где действие, изображение замкнуто внутри кадра.

Рассуждая о драматической форме, нужно говорить не просто о композиции, как в живописи, но именно о структуре, ибо драма — это объемное изображение, а не плоскостное. Придется также учитывать видовые особенности драмы — тип действия, героев, воспользоваться еще одним разделением Г. Вёльфлина на «линейность» и «живописность»<sup>2</sup>. А также определить, какое движение главенствует — центростремительное или центробежное. Однако и это еще не все. Придется углубиться в философию и понять тип структуры по философским основаниям.

Таким образом, мы можем определить целостный, объемный тип структуры драмы. Классической и неклассической, закрытой и открытой, централизованной и децентрализованной, линейной и нелинейной, структуры, в которой господствуют порядок и закон, и структуры, в которой наблюдаются хаос и власть случайностей.

Итак, в определенные моменты истории в художественной практике возникает структура **классического** типа (замкнутая). Эти периоды, как правило, связаны с социальным и общественным подъемом, целостностью государства, наличием и авторитетом центральной власти, центростремительными тенденциями в социальной и общественной жизни. Если

і.  $Вёльфлин \Gamma$ . Основные понятия истории искусств. М., 2002. С. 145–146.

<sup>2.</sup> Там же. С. 21-86.

говорить применительно к искусству, в частности, драмы, то это структура Возрождения, классицизма, реализма, соцреализма, экзистенциализма.

Неклассические структуры (открытые), как правило, совпадают с историческими периодами раздробленности, размывания государственной целостности, преобладанием центробежных тенденций, распадом художественных направлений, общим философским и социальным кризисом. Появлением иррационального начала, субъективизмом. Неклассические структуры — это барокко, сентиментализм, романтизм, модернизм (символизм, сюрреализм, экспрессионизм, абсурд), постмодернизм. Неклассическая структура — это всегда слом классической структуры, ее размывание, рассредоточение. Неклассические структуры возникают как разложение предыдущей целостной структуры порядка, линейности, центрированности, и можно добавить еще — сознания, рацио и того, что К.Г. Юнг называл «психологизмом»<sup>1</sup>.

Юнг применял бинарную модель к типам художественного творчества. Он разделял его на «психологическое» и «провидческое». Юнг писал: «Психологический вид творчества имеет дело с материалом, почерпнутым из сознательной жизни человека, — с его драматическим опытом, сильными эмоциями, страданием, страстями и человеческой судьбой в целом»<sup>2</sup>. В провидческом творчестве, по мнению К. Юнга, «речь скорее идет о снах, ночных страхах и темных, жутковатых закоулках человеческого мышления»<sup>3</sup>, этот вид творчества связан с метафизикой, религией, мистикой, иррациональным началом. Провидческое творчество питается бессознательным.

Как правило, провидческое творчество связано с религиозностью во всех ее проявлениях, включая всякие мистические практики, оккультизм. Если прибегать к образным примерам, то провидческое творчество можно уподобить разливу реки, вышедшей из берегов. По аналогии с провидческим творчеством можно определить и провидческие эпохи (циклы), которые связаны со стихией в обществе (и природе), а такой стихией становится революция, всякого рода бунты. Провидческие эпохи также связаны с ситуациями разлома в культуре, разрушением прежней гомогенной парадигмы.

**Открытую** структуру можно определить еще и как структуру **пото- ка**, то есть броуновского хаотического движения. События открытой драмы — это всегда только часть, вырезанная из **потока** (истории, жизни), который начался задолго до завязки драмы и будет продолжаться

I. Юнг К.Г., Нойман Э. Психоанализ и искусство: антология. М., 1998.

<sup>2.</sup> Там же. С. 87.

<sup>3.</sup> Там же.

после ее окончания. Так происходит в пушкинском «Борисе Годунове», так происходит в чеховских пьесах. В драматической структуре пото-ка конфликт не разрешается, аналогичные события могут возникать и после финала. Тогда как в закрытой драме он разрешается и исчерпывается, в финале ставится точка. Классический пример — «Гроза» А. Островского, где героиня бросается в Волгу, так выходя из конфликта. Или «Собака на сене» Лопе де Вега, где герои, преодолев препятствия, женятся. В неклассической абсурдистской драме С. Беккета «В ожидании Годо» герои будут вечно ждать появления этого загадочного Годо, и их конфликт в реальности никогда не разрешится.

Самое сложное и интересное — определить структуру с точки зрения философии, то есть уяснить, что стоит за структурой порядка или за структурой хаоса.

Структура порядка — это, как правило, умопостигаемый мир, в котором действуют причинно-следственные связи, логика, это мир, как правило, материалистический, он виден и осязаем в своем облике и существе. Структура хаоса — это, как правило, мир, не во всем постигаемый логически, в нем нарушены связи и пропорции, искажен порядок, в иных случаях — до абсурда, это мир неуловимый, обманчивый, иррациональный.

Механизм трансформации одной структуры в другую происходит и в античной культуре, и в европейской.

В классической структуре, где существует определенный порядок, существует и закон. В неклассической, разомкнутой структуре нет центра и нет закона. Здесь действует не закономерность, а принцип случайности. Случайностей может быть много, в их наличии и чередовании нет никаких правил и причин, кроме одной: того, что эта структура не имеет жесткой формы, логики, она предельно свободна. Поэтому все художественные тексты, будь то литература, драма, музыка, живопись, имеют свободную композицию, в них отсутствует нормативный канон. В то время как в классической структуре нормативный канон, как правило, присутствует. Примером могут служить каноны классицизма и соцреализма. Все классицистские произведения строятся на основе повторяющегося, строго соблюдаемого конфликта между долгом и чувством, в нем побеждает долг. Этот канон соответствует структуре общества абсолютной монархии, в которой подданные, слуги трона, рассматриваются с точки зрения своего долга перед государем. Так реализуется их гражданственность. Вообще гражданственность возникает как раз в эпохи целостных социумов, каким в Древней Греции был афинский полис.

Другой нормативный канон — соцреализм — возник в жестко сформированном тоталитарном государстве с национальным лидером, каким

у нас был Сталин, во главе и соответствовал задачам построения этого социума, подчинения всех граждан его созиданию и его конечной цели, которая провозглашалась как построение коммунизма.

Чем еще отличаются жесткие каноны? Отсутствием идеалистических построений, изгнанием интуиции, чувства, опорой на рацио — в Советском Союзе писатель не случайно был назван «инженером человеческих душ». Чувства из арсенала идеалистических учений проявляют себя в разомкнутой, неклассической структуре. Так, романтизм опирается целиком и полностью на интуицию гения, на откровение. Тут же возникает и мистика. Культ иррациональности.

Красноречивым примером двух структур являются структуры эпохи Возрождения — классические — и структуры эпохи барокко. Есть мнение, что у каждой эпохи свое барокко<sup>т</sup>. То есть своя разомкнутая структура, или своя деструкция. Поскольку разомкнутая структура — это прежде всего разрушение целостности, разрушение замкнутой структуры.

Ренессанс, в художественных жанрах которого обнаруживает себя классическая структура, создал объективистское<sup>2</sup> искусство, которое было ориентировано на подражание природе («держать зеркало перед природой», как у Шекспира), являющейся некоей объективной субстанцией. Барокко, в своих художественных жанрах обнаруживающее неклассические структуры, — это субъективистское<sup>3</sup> искусство, характеризующееся не только деструктивной природой, «провидческим» началом, но и ориентацией на бессознательное, на видимость, на некий сдвинутый с естественной оси взгляд творца. Не случайно в барокко одной из главных метафор стала метафора «жизнь есть сон». В барокко сдвинута грань между явью и сном, между ярким днем и темной ночью, между тем, что есть на самом деле и что кажется уединенному сознанию. Барокко — это релятивизм. Смещение с естественной оси. Барокко — это оборотная сторона любой дневной объективистской эпохи, ее изнанка.

Можно на мир смотреть с поверхности вещей, с того, что очевидно, имеет зримую форму и природу события. А можно смотреть с точки зрения того, что определяет суть явления, но не обладают зримой, очевидной формой. Во втором случае суть явления словно бы скрыта под водой. Это субъективный взгляд — он определяет видение автора, его представления,

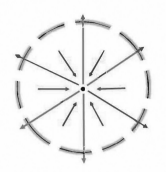
I. См.: Вёльфлин  $\Gamma$ . Ренессанс и барокко. Исследование сущности и становления искусства барокко в Италии / пер. с нем. Е.  $\Gamma$ . Лундберга; ред. А. Л. Волынский. СПб.: Грядущий день, 1913. Электрон. версия печ. изд. URL: http://az.lib.ru/w/welxflin\_g/text\_1893\_renaissance\_und\_barock.shtml (дата обращения: 19.09.2008).

<sup>2.</sup> Жирмунский В.М. О поэзии классической и романтической // Жирмунский В.М. Теория литературы. Поэтика. Стилистика. Л., 1977. С. 134.

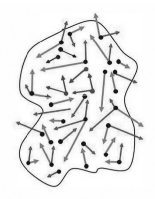
<sup>3.</sup> Там же.



КЛАССИЧЕСКАЯ ЦЕНТРОСТРЕМИТЕЛЬНАЯ Я СТРУКТУРА СО СЛАБЫМИ ЦЕНТРОБЕЖНЫМИ ЛИНИЯМИ Я



БАРОЧНАЯ ЦЕНТРОБЕЖНАЯ СТРУКТУРА СО СЛАБЫМИ ЦЕНТРОСТРЕМИТЕЛЬНЫМИ ЛИНИЯМИ Л



РИЗОМА.
ПОСТМОДЕРНИСТСКАЯ
СТРУКТУРА БЕЗ ЦЕНТРА
С ЛИНИЯМИ РАЗНОЙ
НАПРАВЛЕННОСТИ 

Л

ощущения, интуитивные догадки. Автор не отражает, не копирует, не зарисовывает натуру. Его зрение сдвинуто с поверхности вещей и устремлено в глубину, оно прихотливо и своеобразно, в нем меняются естественные пропорции и растворяются зримые формы, оно может достичь в значительной степени преувеличенной до гротеска образности, как в романтизме или сюрреализме, питается не наблюдением над жизнью, а собственными бессознательными токами и интенциями. Оно и проистекает именно из глубин бессознательного. Не все определяется видимой стороной, не все проявляется при ярком свете дня, есть и ночное видение, когда человека одолевают фантомы и появляются неожиданные демоны, когда играют тени и возникают пугающие провалы в темноту.

Теперь необходимо обратиться к **структурным трансформациям**. То есть к переходам от классической, целостной структуры к неклассической, барочной, разомкнутой. Когда произойдет перемена, то есть центробежные тенденции окажутся сильнее центростремительных, то на этапе, когда будет длиться борьба между ними, структура приобретет переходный характер. В дальнейшем она окончательно трансформируется в разомкнутую структуру, в которой центр или будет смещен, или вовсе исчезнет (см. рисунок). Эта структура в философии постструктурализма получила название ризомы<sup>1</sup>.

Закон **структурной трансформации**— это закон цивилизационного движения (сейчас говорим только о Европе, хотя еще в античности он действует, не затрагиваем восточного мира— это требует специального анализа). При инверсионном переходе от одного цикла к другому меняются

См.: Делёз Ж., Гваттари Ф. Ризома // Философия эпохи постмодерна: сб. пер. и реф / ред. А.Р. Усманова. Минск, 1996.

на противоположные все основы цикла. Меняются как при переходе от замкнутой структуры к разомкнутой, так и наоборот. Так от цикла Серебряного века в России, разомкнутого, идеалистического, распространившего различные религиозные и квазирелигиозные течения, опиравшегося на интуицию и подсознание, произошел переход к советскому материализму, рациональности, строгому нормативному канону в творчестве. Были изъяты все идеалистические науки, начиная с психоанализа Фрейда и Юнга и включая субъективизм в творчестве, интуицию и пр.

Структурная трансформация от порядка к хаосу, от замкнутости к разомкнутости подтверждает, что процесс в художественной и внехудожественной сферах идет не линейно, что каждый раз целостность размагничивается, разрушается. Это можно назвать кризисом, но не все так однозначно. Разрушение целостности — это возможность ее изжить, от нее отказаться, это механизм смены. Наступающий кризис, скажем так условно, — это переход к противоположной парадигме. К противоположному процессу, в котором происходит не круговое движение, а движение «вдоль», без начала и конца. Это движение, в котором происходит формирование, созревание новой целостности. Ее надо нащупать, ее надо «нажить». Поэтому в этом движении участвуют центростремительные силы и одновременно подспудно проявляются центробежные — к новому центру. Движение «вдоль», в отличие от движения по замкнутому кругу, поднимает со дна подсознательные токи, оно не отформатировано, оно идет на ощупь, в нем просматривается шаг за шагом формирующаяся реальность. Оно процессуально — вот, пожалуй, главное определение: длящийся процесс, длящееся время.

В чем причина перехода от одной структуры к другой? На этот счет возможны разные гипотезы. Одна из них заключается в том, что структуры человеческого мозга повторяют структуры вселенной. Поэтому вся жизнь на Земле протекает под действием изначальных структур, которые оказывают непосредственное воздействие на все земные процессы. В основу механизма этих структур и положена трансформация, которая обеспечивает движение всех процессов на Земле, их зарождение, а в конечном счете, смерть, исчерпанность. Иначе, возможно, жизнь не менялась бы и консервировалась на отдельных стадиях. А при смене происходит переход от свободы к несвободе или от несвободы к свободе, все явления и процессы претерпевают изменения и в конечном счете умирают, чтобы в силу вступили процессы противоположного свойства. Поэтому тоталитарные периоды не вечны, равно как и периоды либеральные. Эти долгосрочные колебания можно понимать как следствия накапливающейся перегруженности старой целостности новым, не вмещающимся в нее опытом и несовместимыми с ней продуктивными, увлекательными

идеями. В итоге целостность разваливается, открывая возможность возникновения, роста и конкуренции зародышей или зерен нового порядка.

Разложение стиля или разложение структуры, как ни назови, происходит не в один день. Это закон общемировой, в нем скрыты те же механизмы, о которых мы уже говорили. Механизм рождения и смерти. Ничто не утверждается раз и навсегда, Возрождение не было вечным, оно пришло к закономерному упадку и разложению. В связи с чем мы и говорим о рождении барокко. Этот закон жизни, приходящей к своему концу и перерождению, проявлял себя и в античности, когда век Перикла сменился эпохой эллинизма, когда Греция оказалась раздробленной и пали все ценности прежнего демократического полиса. У Г. Вёльфлина есть краткое упоминание об античном барокко<sup>т</sup>. То есть барокко — это тот стиль, который наступает после каждой высокой гомогенной культурной эпохи, после гармонии. Поэтому романтизм по отношению к классицизму — это тоже барокко, равно как и модернизм по отношению к реализму или постмодернизм по отношению к модернизму.

В чем еще причины? В увядании стиля, в консервации, стремлении к разнообразию и обновлению? Отчасти да. Но есть и некие внутренние причины, которые проявляются в каждой трансформации от эпохи к эпохе, от цикла к циклу. Они состоят в самом механизме смены, инверсионном механизме. Для того, чтобы родилось что-то новое, старое должно умереть. Этот механизм положен в основу жизни. А закон всего живого — это рождение, становление, достижение некоей высшей точки, затем увядание и смерть. С этим законом ничто не может поспорить, так устроена жизнь. Не может быть вечного Возрождения, как не может быть вечного реализма.

Развитие драмы в эпоху античности и в XVI–XVII веке — в период Возрождения и барокко — и дальше, вплоть до XXI века, демонстрирует устойчивую трансформацию структуры от замкнутой к разомкнутой, от классической к барочной. Это говорит о том, что в культуре, художественной сфере, мышлении и всех других сферах жизни происходит циклическое движение. Циклы культуры и истории идут с памятью о прошлом, которое никогда полностью не забывается, и в этом их кардинальное отличие от природных циклических процессов типа обращения планет, смены времен года и им подобных. Мы помним античный театр, Платона, Серебряный век, и эта память постоянно возрождается, она работает на новые формы. Поэтому история не повторяется. Античность, возрождавшаяся в Ренессансе, была существенно не той, что

I. См.: Bельфлин  $\Gamma$ . Ренессанс и барокко. Исследование сущности и становления искусства барокко в Италии.

в полисах греко-римской цивилизации. Это накопление исторической памяти, опыта позволяет говорить о взрослении человечества, а не только о хождении по экклезиастовым кругам, на которые все возвращается.

Возможно, что при всех различиях своих проявлений структура циклов порядка и хаоса в своей основе настолько универсальна, что работает вплоть до циклов Вселенной. Во всяком случае, именно такие идеи заложены в моделях «пульсирующей Вселенной» Стейнхардта—Турока, «циклов времени» Пенроуза и в иных гипотезах космологических циклов.

\* \* \*

Драма — та частная художественная структура, которая глубоко и наглядно отражает общую художественную и внехудожественную структуры мышления конкретной эпохи. Через движение и трансформацию драматических структур на протяжении большого периода времени, точнее говоря, на протяжении развития всей цивилизации, можно объять целостную картину жизни этой самой цивилизации, увидеть ее рождение и смерть, которые составляют жизнедеятельность цикла. А циклимеет свое начало и свой конец, он развивается в определенных параметрах и границах. Поэтому тут напрашивается апелляция к концепции О. Шпенглера о закате Европы. Развитие драмы от античности до XXI века этот вывод как раз и подтверждает.

В общем, для того, чтобы понять движение жанров, в данном случае драматического, на протяжении истории, недостаточно апеллировать только к вопросам содержания, идей, стиля, то есть пользоваться только историческим описательным подходом — необходимо найти некие общие основания бытования жанра в различные эпохи (циклы). Вполне возможным в связи с этим является структурный подход. Он дает целостный взгляд не только на движение драмы во времени, но и на закономерности этого движения, что очень важно, поскольку эти закономерности открывают не картину хаотических, случайных изменений драмы от эпохи к эпохе, а наличие некоего постоянного механизма этих изменений, некоего универсального закона трансформаций жанра в истории и культуре.

## Характеристики двух драматических структур

г. Классическая (замкнутая) структура в драме определяется наличием некоей общей драматической ситуации, внутри которой происходят все конфликты и разворачиваются взаимоотношения персонажей. За границы этой ситуации конфликт не выходит. Разрешение конфликта происходит тоже внутри этой общей ситуации как результат действия,

основанного на причинно-следственной логике. В финале ставится точка, конфликт исчерпан.

Неклассическая (разомкнутая) структура определяется не столько наличием общей драматической ситуации, сколько общей протяженностью оействия, которое возникло до начала драмы и будет продолжаться с ее окончанием. Такое действие можно назвать незавершенным. Конфликты в такой структуре не непосредственные (прямые), а опосредованные (косвенные). Примеры можно найти в драме романтизма («Борис Годунов»), драме А. Чехова. Для такой драмы характерен открытый финал, конфликт не исчерпывается.

2. В классической (замкнутой) структуре есть центр. В драме — это ведущий герой, субъект действия, к которому стягиваются все нити, все отношения остальных персонажей. Это выражение центристской структуры мира. Такую структуру можно назвать центростремительной. Центростремительная структура определяет собой трагедию и комедию от античности до экзистенциалистской и интеллектуальной драмы XX века.

В неклассической (разомкнутой) структуре центр может быть смещен или вовсе отсутствовать. Возникает центробежное построение. Оно характерно для эпох, в которые утверждается хаос, а не порядок. Такое построение можно встретить в драме от эпохи барокко до абсурдизма XX века, у А. Чехова.

3. Для классической (замкнутой) структуры характерно линейное построение. В драме с такой структурой все действие развивается по линии одного конфликта, имеет развитие, сквозной ход. Это выражает картину умопостигаемого мира причинно-следственных связей, подчиненного определенной логике, объясняющей закономерности этого мира.

В неклассической (разомкнутой) структуре линейное построение отсутствует. Могут возникать параллельные линии со своими конфликтами. Такой мир обладает свойствами рассредоточенности, нарушения связей, часто алогичностью. Особенно характерно для драмы абсурда, хотя наличествует и у А. Чехова, а также в романтическом «Борисе Годунове» и т.д.

4. Классическая (замкнутая) структура драмы имеет горизонтальное построение. То есть все события драмы, все персонажи развивают свои отношения и конфликты на земле, в социально-исторической сфере. Такая драма рассматривает взаимоотношения между людьми — носителями разных, подчас противоположных взглядов и позиций. Эту сферу мы называем сферой межличностных конфликтов. Межличностные отношения и конфликты исторически развивались со времен Средневековья (фарсы, моралите и пр.) до новой «новой драмы» рубежа XX–XXI веков.

*Неклассическая* (разомкнутая) *структура* имеет *вертикальное построение*. События драмы разворачиваются на земле, но имеют отражение

в высшей — божественной или трансцендентной — сфере, а также в сфере ада, как в литургической, барочной, а также романтической драме. С XX столетия вертикаль в драме направлена только вниз, во внутреннее пространство человека, в его подсознание. При этом реальность неклассической (барочной, романтической, символистской, абсурдистской) драмы словно бы двоится. Возникают реальность и ирреальность, реальность и сон, реальность и потусторонний мир, реальность сознания и реальность подсознания.

5. В классической (замкнутой) структуре действуют закономерности. Общая драматическая ситуация, в которую помещено действие, зачастую имеет свои правила и законы. Герой драмы неминуемо им подчиняется. Как подчиняются герои А. Островского законам общества нарождающегося капитализма. Поражение героя происходит вследствие действия этих общих законов и становится, таким образом, закономерным. В античной трагедии тоже существуют общие законы — это законы космоса, судьбы, рока. Герой античной трагедии периода подъема полиса, как правило, приходит к принятию этих законов, к принятию действия космической гармонии.

В неклассической (разомкнутой) структуре действуют не закономерности, а случайности. Это выражение того, что мир утерял порядок и гармонию, превратился в хаос. Случайные смерти, случайные обнаружения родства и т.д. говорят, с одной стороны, о возможной удаче для героев, с другой, о возможном произволе, который их губит.

6. В *классической* (замкнутой) *структуре* события, как правило, разворачиваются в объективной социально-исторической или социально-бытовой плоскости, в обществе людей.

В неклассической (разомкнутой) структуре события могут происходить в субъективном мире, в метафизической, эзотерической плоскости, в потоке поэтического сознания.

Структура отражает мировоззрение автора и эпохи. Либо это целостное мировоззрение, включающее в себя определенность понятий, либо мировоззрение разорванное, фрагментарное. Целостное мировоззрение исходит из того, что все в мире упорядочено и поддается обоснованию. Индивид при этом существует в логичном и понятном мире, подчиняется определенным законам и правилам. Он укладывает этот порядок в своем сознании, подчиняется ему. Если это структура гармоничного космоса у древних греков, то индивид, подчиняясь этому гармоничному порядку, принимает судьбу, рок, как у Эсхила и Софокла. Но мир со времен античности менялся, и все явственнее проступали тенденции контркультуры. У греков не было контркультуры. Она появилась

в XX столетии. Если еще в классицизме, к примеру, долг дворянина, подчиняющегося порядку абсолютной монархии, служил примером гражданской доблести, то уже в XX столетии подчинение системе тоталитарного государства, с одной стороны, обещало индивиду благополучие, с другой, значительно ограничивало его личностные возможности.

Важно проследить тенденцию все большего сужения классической структуры в европейской драме и культуре в целом.

Также важно проследить тенденцию все большего *расширения* разомкнутой структуры, которая уже в период европейской культуры все увеличивала и увеличивала черты хаоса и нестабильности, что в абсурдизме в XX столетии привело к картине распада мира.

Поэтому трансформация замкнутой структуры в разомкнутую — это не однообразное движение по кругу. С каждой следующей трансформацией картина меняется. Если вытянуть в линию трансформации замкнутые структуры, то линия будет динамичной, с изменениями.

То же можно сказать и о линии разомкнутых трансформаций.

Эти две линии движения идут словно бы в противоположные стороны. Первая линия — сужение замкнутого пространства, которое не идет в сторону восхождения: скорее это движение в сторону спада. Замкнутое движение в своем потенциале при постоянном сужении может превратиться в точку и так исчезнуть.

Разомкнутое движение, все время расширяясь, вообще размагничивает структуру, превращая пространство мира в вечный хаос, раздробленность, осколки. Так, очевидно, происходит распад цивилизации.

Структура порядка — базовая структура в мышлении, социуме и искусстве. Дело не только в том, что она обеспечивает устойчивость в положении индивида. Но и в том, что она логична и потому предсказуема. В периоды существования таких структур жизнь приобретает отчетливые формы и правила, логику, имеет возможность, потенциал к развитию и созиданию, к построению, созданию новых институтов в социуме, новых подходов в науке и искусстве и т.д. В искусстве это совпадает с периодами «больших стилей», часто — с монументализмом, с крупными фигурами, как Толстой или Эсхил, с ведущими направлениями — реализмом или Возрождением. В социуме — с целостными государственными образованиями, как абсолютная монархия XVII века во Франции или тоталитарное государство Советский Союз. В науке и философии — с системностью мышления, созданием общих методов. Это всегда шанс для человеческого общества для изменений и развития. Однако на протяжении истории структуры порядка претерпевают процесс сужения и все больше и больше угнетают человека, закладывая потенциал различных форм протеста и контркультуры.

Разомкнутые структуры в противоположность замкнутым подчиняются процессу рассредоточения, разрушения. Они нужны для того, чтобы сломать сложившийся порядок и приобрести возможность дальнейших изменений. Жизнь в период разомкнутых структур воспринимается как освобождение от догм и устаревших принципов, как приобщение к естественному движению жизненного потока, к высвобождению чувств и интуиции, к тому, что называется «незавершенной» современностью. Когда цель истории не видна и только предощущается. Это предощущение может быть как радостным, так и тревожным, что, кстати, происходило в 1920—1930 годы в Германии, где уже формировался фашизм. Это предощущение привело к рождению и новых течений в искусстве: экспрессионизма, сюрреализма, связанных с подсознанием и интуицией.

Структурная трансформация подчиняет течение жизни определенному «плану», который «не виден» тем, кто находится внутри, на каком-то определенном этапе этой трансформации, либо на этапе замкнутости, либо на этапе разомкнутости. Процесс трансформаций может быть охвачен как целое только гениальным сознанием, каковым, в частности, в истории был В. Шекспир. У Шекспира был очень высокий взгляд на мироздание: он одновременно словно бы «видел» обе модели жизни—замкнутую и разомкнутую—в их трансформациях, что и определило его философию. Поэтому он говорил в своем творчестве об относительности побед и поражений, славы и забвения.

Периоды замкнутых структур, эпохи порядка, как правило, живут воодушевлением от своих достижений, и только на следующем этапе эти достижения могут восприниматься как относительные или даже ошибочные.

Периоды разомкнутых структур могут развиваться в сторону крайностей, каковыми становятся революции, войны, бунты. В своем потенциале периоды разомкнутых структур обладают стремлением к разрушению всей цивилизации, к хаосу и энтропии.

Теорией хаоса в последние десятилетия занимается целый ряд ученых — математиков, физиков, философов — начиная от знаменитого математика Анри Пуанкаре; затем франко-американского ученого русского происхождения, нобелевского лауреата Ильи Пригожина; американского метеоролога Эдварда Лоренца, который «забил последний гвоздь в гроб вселенной Декарта и произвел то, что многие называют третьей научной революцией XX века после теории относительности и квантовой физики»<sup>1</sup>, и др.

 Теория хаоса: как поймать бабочку Лоренца? // Литературная газета: электр. версия. 2013. 20 нояб. (№ 46). URL: https://lgz.ru/article/-46-6439-20-11-2013/teoriyakhaosa-kak-poymat-babochku-lorentsa/ (дата обращения: 20.12.2022).