


Предисловие переводчика

В ноябре 1895 г. Лев Николаевич Толстой 

услышал, что мною переводится известная кни-

га «Тао-те-кинг»1 Лао-Си2 с китайского на рус-

ский язык, и через Н. Я. Грота пригласил меня 

к себе. «Чтобы Россия имела лучший перевод, 

сказал он, я готов помочь вам в деле провер-

ки точности перевода». С великою радостью, 

конечно, я принял это любезное предложение 

Льва Николаевича. Я ходил к нему с переводом 

«Тао-те-кинг» в продолжение четырех месяцев; 

Лев Николаевич сравнивал его с английским, 

1 В основу перевода положен текст ценного китайско-

го издания, хранящегося в Румянцевском музее в Москве, 

под № 40 китайского отдела. Переводчик пользовался так-

же при своем труде несколькими японскими изданиями 

трактата Лаоси, а также текстом, изданным St. Julien’ом 

(Paris. 1842) (Прим. пер.). Сегодня используется название 

«Дао Дэ Цзин» (Прим. ред.).
2 В настоящее время принято писать Лао-цзы (Прим. 

ред.).

Ïðåäèñëîâèå ïåðåâîä÷èêà 5



немецким и французским переводами и уста-

навливал тексты перевода той и другой главы. 

Так мой перевод был кончен и впервые напеча-

тан на страницах журнала «Вопросы философии 

и психологии»1.

Москва, 25-го февраля 1912 г.

Д. Кониси

1 Кониси Д. П. «Тао-те-кинг» Лаоси. Пер. с кит. // Во-

просы философии и психологии. 1894. № 3 (23). С. 380—

408.



ПЕРВАЯ КНИГА

1

Тао, которое должно быть действительным, 

не есть обыкновенное Тао.

Имя, которое должно быть действительным, 

не есть обыкновенное имя.

То, что не имеет имени, — есть начало не-

ба и земли; то, что имеет имя, — есть мать1 всех 

веще й.

Вот почему свободный от всех страстей ви-

дит величественное проявление Тао, а находя-

щийся под влиянием какой-нибудь страсти ви-

дит только незначительное его проявление.

Эти оба происходят из одного и того же на-

чала, но только носят разное название2.

Они называются непостижимыми.

Непостижимое из непостижимых и есть во-

рота всего таинственного.

1 Букв.: самка.
2 Т. е. существо, не имеющее имени, и существо, име-

ющее имя, — произошли из одного и того же начала — Тао.

Äàî Äý Öçèí 7



8 Ëàî-öçû

2  

Под небом все (люди) знают, что красивое 

есть красивое, но оно только безобразное.

Точно также все знают, что добро есть до-

бро, но оно только зло.

Из бытия и небытия произошло все; из не-

возможного и возможного — исполнение; из 

длинного и короткого — форма.

Высокое подчиняет себе низшее; высшие 

голоса вместе с низшими производят гармонию; 

предшествующее подчиняет себе последующее.

Святый муж, будучи бездеятельным, рас-

пространяет свое учение.

Вся тварь повинуется ему и никогда не от-

кажется от исполнения его воли.

Он производит много, но ничего не имеет; 

делает много, но не хвалится сделанным; совер-

шает подвиги, но их не приписывает себе.

Он нигде не останавливается, поэтому ему 

не будет надобности удаляться туда, куда он не 

желает.

3

Ч тобы не было ссор в народе, нужно не ува-

жать мудрецов.



Äàî Äý Öçèí 9

Чтобы люди не сделались ворами, нужно не 

придавать никакого значения трудно добыва-

емым (ценным) предметам, потому что когда 

люди не будут иметь тех предметов, которые бы 

прельстили их сердца, они никогда не соблаз-

нятся ими.

Отсюда, когда святой муж управляет стра-

ной, то сердце его пусто, а тело его полно; 

(он) ослабляет желания и укрепляет (свои) 

кости.

Он старается, чтобы народ был в невежестве 

и без страстей.

Также он старается, чтобы мудрые не смели 

сделать чего-нибудь.

Когда все сделаются бездеятельными, то 

(на земле) будет полное спокойствие.

4

Т ао пусто, но когда его употребляют, то ка-

жется, оно неистощимо.

О, какая глубина! Оно начало всех вещей.

Оно притупляет свое острие, развязывает уз-

лы, смягчает блеск и, наконец, соединяет между 

собою мельчайшие частицы.



10 Ëàî-öçû

О, как чисто! Оно существует предвечно, 

но я не знаю, чей оно сын и предшествовало 

ли первому царю1.

5

Н ебо и земля не суть любвеобильные суще-

ства. Они поступают со всеми вещами, как с со-

ломенною собакой2.

Святой муж не любвеобилен: он посту-

пает с земледельцами, как с соломенною со-

бакой.

Все находящееся между небом и землей по-

хоже на кузнечный мех.

Он (кузнечный мех) пуст, но неистощим: 

чем чаще надувается, тем больше выпускает 

возду х.

Кто много говорит, тот часто терпит не-

удачу; поэтому лучше всего соблюдать сре-

дину.

1 Царю неба.
2 Соломенная собака — это кукла собаки, сделанная 

из соломы. Она, по словам толкователя Лаоси Хаку Гёку-

сен, употреблялась при жертвоприношении. Когда окон-

чится обряд приношения, то китайцы бросают ее и топчут 

ногами. Здесь это выражение употреблено в смысле «ни-

чтожества».



Äàî Äý Öçèí 11

6

Ч истейший дух бессмертен. Он называется 

непостижимой матерью (самкой).

Ворота непостижимой матери — называют-

ся корнем неба и земли.

Он (т. е. чистейший дух) будет существовать 

без конца.

Кто хочет пользоваться им, тот не устанет.

7

Не бо и земля вечны.

Причина того, что небо и земля вечны, заклю-

чается в том, что они существуют не для самих себя.

Вот почему они вечны.

Святой муж заботится о себе после других, 

поэтому он легко достигает безопасности.

Он оставляет свое тело без всякой заботы, 

поэтому он будет жить долго.

Кто не заботится о себе, тот весьма удачно 

совершит и свое личное дело.

8

Вы сшая добродетель похожа на воду.

Вода, давая всем существам обильную поль-

зу, не сопротивляется ничему.



12 Ëàî-öçû

Она находится на том месте, которого люди 

не видят, поэтому она похожа на Тао.

Жить хорошо — для земли; сердце — для 

глубины; союз — для любви; слова — для дове-

рия; управление — для благоденствия (страны); 

дела — для умения; движение — для жизни.

Не ссорящийся не осуждается.

9

Чтобы пос уда была наполнена чем-нибудь, 

нужно держать ее твердо (без малейшего движе-

ния) и ровно.

Чтобы лезвие наострилось, нужно долго 

продолжать натачивание.

Когда дом наполнен золотом и драгоцен-

ными камнями, то невозможно сохранить его 

в целости.

Кто достигнет чести и приобретет богатство, 

тот сделается гордым. Он легко забудет, что су-

ществует наказание (за преступление).

Когда дела увенчаются блестящим успехом 

и будет приобретено доброе имя, то лучше всего 

удалиться (в уединение).

Вот это-то и есть небесное Тао (или есте-

ственное Тао).



Äàî Äý Öçèí 13

10

Душа име ет единство, поэтому она не делит-

ся (на части).

Кто вполне духовен, тот бывает смирен, как 

младенец.

Кто свободен от всякого рода знаний, тот 

никогда не будет болеть.

Кто любит народ и управляет им, тот должен 

быть бездеятельным.

Кто хочет открыть небесные ворота, тот дол-

жен быть как самка1.

Кто делает вид, что много знает и ко всему 

способен, тот ничего не знает и ни к чему не 

способен.

Кто производит (вещь) и постоянно держит 

ее, тот ничего не имеет.

Не хвалиться тем, что сделано, не началь-

ствовать над другими, превосходя их, называет-

ся небесною добродетелью.

1 «Открыть небесные ворота» — значит достигнуть 

Тао, или нравственного совершенства. Отсюда смысл это-

го афоризма таков: желающий достигнуть нравственного 

совершенства должен быть смиренным, как самка сми-

ренна перед самцом.



14 Ëàî-öçû

11

Тридцать  спиц соединяются в одной ступи-

це (колесницы), но если они недостаточны для 

предназначенной цели, то их можно употребить 

для другой (воза).

Из глины делают домашний сосуд; но если 

она недостаточна для известной цели, то годит-

ся для другой.

Связывая рамы и двери, устраивают дом; 

но если они недостаточны для этого, то из них 

можно сделать домашнюю утварь.

Отсюда видно, что если вещь не годна 

для одной цели, то можно употребить ее для 

другой.

12

Пять цве тов ослепляют человека.

Пять звуков оглушают его.

Пять вкусов пресыщают его.

Верховая гонка и охота одуряют душу (серд-

це) человека.

Стремление к обладанию редкими дра-

гоценностями влечет человека к преступ-

лению.



Äàî Äý Öçèí 15

Отсюда святой муж делает исключительно 

внутреннее, а не для глаз. Поэтому он удаляется 

от того и приближается к этому.

13

Почесть  и позор от сильных мира (для му-

дреца) одинаково странны.

Собственное тело тяготит его, как великое 

бремя.

Что значит: почесть и позор от сильных ми-

ра одинаково странны (для мудреца)?

Почесть от сильных мира — унижение (для 

мудреца), поэтому, когда она достанется (ему), 

то (он) относится к ней, как к совершенно при-

зрачной1; когда она потеряется, то также к ней 

относится, как к презренной.

Вот это-то и есть: к почести и позору от 

сильных мира относиться как к призрачному.

Что значит: собственное тело тяготит его 

(мудреца), как великое бремя?

Я имею потому великую печаль, что имею 

тело. Когда я буду лишен тела, то не буду иметь 

никакой печали.

1 Букв. у Лаоси: «достойной удивления».


