
Лао-цзы.

 Книга о пути жизни / Лао-цзы ; пер. с китайского 
Д.П. Кониси, Л.Н. Толстой. – Москва : Издательство 
АСТ, 2019. — 187+ [5] с.: илл. – (Библиотека воен-
ной и исторической литературы).
ISBN 978-5-17-115242-0
 
 Одним из выдающихся памятников китайской мысли, осново-
полагающим источником учения даосизма стал трактат, созданный 
Лао-цзы более двух тысяч лет тому назад и именуемый «Дао дэ 
цзин». Личность Лао-цзы и содержание книги настолько неодно-
значны, что до сих пор рождают среди исследователей множество 
споров.
В подготовленном издании трактат представлен в переводе Да-
ниила Кониси, японского ученого и выпускника семинарии при 
Российской духовной академии в Токио, который выполнил свой 
перевод по просьбе Льва Толстого. Трактат дополнен научными ис-
следованиями Д. Кониси о философии Лао-цзы и афоризмами Лао-
цзы, переведенными Л.Н. Толстым.

УДК 1(091)(510)
ББК 87.3(5Кит)

  
ISBN 978-5-17-115242-0 © Оформление ООО «Издательство АСТ», 2019

Л23

УДК 1(091)(510)
ББК  87.3(5Кит)

Л23



Лао-цзы

Тао-те-кинг,
или Писание 

о нравственности

Пеpевод Д. П. Кониси





Предисловие 

переводчика

В ноябре 1895 г. Лев Николаевич Толстой услышал, 

что мною переводится известная книга «Тао-те-кинг»1 

Лао-Си2 с китайского на русский язык, и через Н.Я.Грота 

пригласил меня к себе. «Чтобы Россия имела лучший 

перевод, сказал он, я готов помочь вам в деле провер-

ки точности перевода». С великою радостью, конечно, 

я принял это любезное предложение Льва Николаеви-

ча. Я ходил к нему с переводом «Тао-те-кинг» в про-

должение четырех месяцев; Лев Николаевич сравнивал 

его с английским, немецким и французским переводами 

1 В основу перевода положен текст ценного китайского изда-
ния, хранящегося в Румянцевском музее в Москве, под № 40 китай-
ского отдела. Переводчик пользовался также при своем труде не-
сколькими японскими изданиями трактата Лао-Си, а также текстом, 
изданным St. Julien’ом (Paris. 1842) (Прим. пер.). Современное на-
писание названия книги «Дао Дэ Цзин» (Прим. ред.).

2 Сегодня принято писать Лао-цзы (Прим. ред.).

7



и устанавливал тексты перевода той и другой главы. Так 

мой перевод был кончен и впервые напечатан на стра-

ницах журнала «Вопросы философии и психологии»3.

Москва, 25-го февраля 1912 г.

Д. Кониси

3 Кониси Д.П. «Тао-те-кинг» Лаоси. Пер. с кит. // Вопросы 
философии и психологии. 1894. № 3 (23). С.380–408.



ПЕРВАЯ КНИГА

1.

Тао, которое должно быть действительным, не есть 

обыкновенное Тао.

Имя, которое должно быть действительным, не есть 

обыкновенное имя.

То, что не имеет имени, — есть начало неба и земли; 

то, что имеет имя, — есть мать1 всех вещей.

Вот почему свободный от всех страстей видит вели-

чественное проявления Тао, а находящийся под влияни-

ем какой-нибудь страсти видит только незначительное 

его проявление.

1 Букв.: самка.

9



Эти оба происходят из одного и того же начала, 

но только носят разное название2.

Они называются непостижимыми.

Непостижимое из непостижимых и есть ворота 

всего таинственного.

2. 

Под небом все (люди) знают, что красивое есть кра-

сивое, но оно только безобразное.

Точно так же все знают, что добро есть добро, 

но оно только зло.

Из бытия и небытия произошло все; из невозмож-

ного и возможного  — исполнение; из длинного и ко-

роткого — форма.

Высокое подчиняет себе низшее; высшие голоса 

вместе с низшими производят гармонию; предшеству-

ющее подчиняет себе последующее.

Святой муж, будучи бездеятельным, распростра-

няет свое учение. Вся тварь повинуется ему и никогда 

не откажется от исполнения его воли.

2 Т.е. существо, не имеющее имени, и существо, имеющее 
имя, — произошли из одного и того же начала — Тао.

10

К
Н

И
ГА

 О
 П

У
Т

И
 Ж

И
ЗН

И



Он производит много, но ничего не имеет; делает 

много, но не хвалится сделанным; совершает подвиги, 

но их не приписывает себе.

Он нигде не останавливается, поэтому ему не будет 

надобности удаляться туда, куда он не желает.

3.

Ч тобы не было ссор в народе, нужно не уважать 

муд рецов.

Чтобы люди не сделались ворами, нужно не прида-

вать никакого значения трудно добываемым (ценным) 

предметам, потому что когда люди не будут иметь тех 

предметов, которые бы прельстили их сердца, они ни-

когда не соблазнятся ими.

Отсюда, когда святой муж управляет страной, 

то сердце его пусто, а тело его полно; (он) ослабляет 

желания и укрепляет (свои) кости.

Он старается, чтобы народ был в невежестве и без 

страстей.

Также он старается, чтобы мудрые не смели сделать 

чего-нибудь.

Когда все сделаются бездеятельными, то (на земле) 

будет полное спокойствие.

11

Лао-цзы | ТАО-ТЕ-КИНГ



4.

Т ао пусто, но когда его употребляют, то кажется, 

оно неистощимо.

О, какая глубина! Оно начало всех вещей.

Оно притупляет свое острие, развязывает узлы, 

смягчает блеск и, наконец, соединяет между собою 

мельчайшие частицы.

О, как чисто! Оно существует предвечно, 

но я не знаю, чей оно сын и предшествовало ли первому 

царю3.

5.

Н ебо и земля не суть любвеобильные существа. 

Они поступают со всеми вещами, как с соломенною со-

бакой4.

Святой муж не любвеобилен: он поступает с земле-

дельцами, как с соломенной собакой.

Все, находящееся между небом и землей, похоже 

на кузнечный мех.

3 Т.е. царю неба.
4 Соломенная собака — это кукла собаки, сделанная из соломы. 

Она, по словам толкователя Лаоси Хаку Гёку-сен, употреблялась при 
жертвоприношении. Когда окончится обряд приношения, то китай-
цы бросают ее и топчут ногами. Здесь это выражение употреблено 
в смысле «ничтожества».

12

К
Н

И
ГА

 О
 П

У
Т

И
 Ж

И
ЗН

И



Конфуцианство, 

даосизм, буддизм – это одно целое. 

Живопись периода Сун



Он (кузнечный мех) пуст, но неистощим: чем чаще 

надувается, тем больше выпускает воздух.

Кто много говорит, тот часто терпит неудачу; пото-

му лучше всего соблюдать средину.

6.

Ч истейший дух бессмертен. Он называется не-

постижимой матерью (самкой).

Ворота непостижимой матери называются корнем 

неба и земли.

Он (т.е. чистейший дух) будет существовать без 

конца.

Кто хочет пользоваться им, тот не устанет.

7.

Не бо и земля вечны.

Причина того, что небо и земля вечны, заключается 

в том, что они существуют не для самих себя.

Вот почему они вечны.

Святой муж заботится о себе после других, поэто-

му он легко достигает безопасности.

Он оставляет свое тело без всякой заботы, поэтому 

он будет жить долго.

14

К
Н

И
ГА

 О
 П

У
Т

И
 Ж

И
ЗН

И



Кто не заботится о себе, тот весьма удачно совер-

шит и свое личное дело.

8.

Вы сшая добродетель похожа на воду.

Вода, давая всем существам обильную пользу, не со-

противляется ничему.

Она находится на том месте, которого люди не ви-

дят, поэтому она похожа на Тао.

Жить хорошо  — для земли; сердце  — для глуби-

ны; союз — для любви; слова — для доверия; управле-

ние — для благоденствия (страны); дела — для умения; 

движение — для жизни.

Не ссорящийся не осуждается.

9.

Чтобы пос уда была наполнена чем-нибудь, нужно 

держать ее твердо (без малейшего движения) и ровно.

Чтобы лезвие наострилось, нужно долго продол-

жать натачивание.

Когда дом наполнен золотом и драгоценными кам-

нями, то невозможно сохранить его в целости.

15

Лао-цзы | ТАО-ТЕ-КИНГ


